## 宮沢賢治作品 の幻想性の 由来 その方法論と体験特性

浜垣 誠司

## 心象スケッチ 」 の世界観とその実践

(1) 賢治は詩も童話も 「心象スケッチ」

ここまでたもちつょけられた 紙と鉱質インクをつらね 過去とかんずる方角から これらは二十二箇月 (すべてわたくしと明滅し みんなが同時に感ずるもの)

かげとひかりのひとくさりづつ

そのとほりの心象スケツチです

これは田園の新鮮な産物である。 列は実に: 作者の心 われらは田園の風と光との中からつや、かな果実や、 象スケツチの一 部である。 (中略) 青 61 蔬

(『春と修羅』 「序」

より)

緒にこれらの心象スケツチを世間に提供するものである。

(『注文の多い料理店』広告文より)

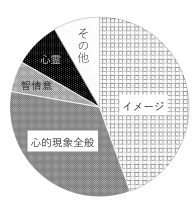
1

明治大正期における 「心象」 の意味

0 明治・大正時代に出版され、 時点で内容がイ 書館デジタルコレクションで検索すると 78 件が該当し、このうち二〇一九年一一月 36 件あった ン ターネット公開されているものは、 書名または目次に「心象」の語を含む書籍を、 同一書籍の改訂版等を除くと 国会図

この36の書籍における ジ」と「心的現象全般」 「心象」の意味を分類すると、 という二つの意味が主流であった 左のようになり、

| 意味     | 件数 |
|--------|----|
| イメージ   | 16 |
| 心的現象全般 | 12 |
| 智情意    | 2  |
| 心霊     | 3  |
| その他    | 3  |
| 計      | 36 |



 $\bigvee$ 右項目のうち 「智情意」 は、 「心的現象全般」に含めることもできよう

#### 【表】明治大正期の書籍における「心象」の意味

| 心霊      | 1926 | 内ケ崎作三郎       | 人生学            |
|---------|------|--------------|----------------|
| 心的現象全般  | 1925 | 庄野富堂         | 国民と信仰          |
| イメージ    | 1925 | 関寛之          | 学校児童心理学        |
| イメージ    | 1925 | 伊賀駒吉郎        | 心理学新論          |
| イメージ    | 1924 | 田坂晋三郎 訳      | 音楽の思想と法則       |
| こころがけ   | 1922 | 藤井巌          | 法悦に生くる日        |
| 心的現象全般  | 1920 | 秦正堂          | 自己の改造          |
| イメージ    | 1919 | 上野陽一         | 人及事業能率之心理      |
| 心的現象全般  | 1918 | 日本心霊学会 編     | 現在及将来の心霊研究     |
| イメージ    | 1918 | 上野陽一         | 心理学要領 4版       |
| こょろもち   | 1917 | 中村是隆         | 浄土宗在家勤行式講話     |
| 智情意     | 1915 | 高賀詵三郎        | 修養的婦人の心理       |
| イメージ    | 1913 | 伊賀駒吉郎        | 最新心理学講義        |
| 心霊      | 1912 | 平田元吉         | 心霊の秘密          |
| イメージ    | 1910 | 風見謙次郎 訳      | ロイス氏 心理学       |
| イメージ    | 1909 | 大槻快尊         | 心理学            |
| 覚悟      | 1909 | 沢田純一         | 道案内            |
| 心霊      | 1909 | 渋江保 訳編       | 心象及び其の実験       |
| イメージ    | 1909 | 野上俊夫・上野陽一    | 実験心理学講義        |
| 智情意     | 1908 | 藤田霊斎         | 心身強健之秘訣:実験修養   |
| 心的現象全般  | 1908 | 加藤咄堂         | 心の研究           |
| イメージ    | 1907 | 福来友吉         | 心理学講義          |
| 心的現象全般  | 1906 | 舟橋水哉         | <b>俱舎哲学</b>    |
| イメージ    | 1905 | 福来友吉         | 心理学教科書         |
| イメージ    | 1903 | 斎藤鹿三郎        | 新心理学:教育応用      |
| 心的現象全般  | 1903 | 山崎増造         | 催眠術及感応療法       |
| イメージ    | 1900 | 富永岩太郎・佐佐木吉三郎 | 教育の基礎としての心理学   |
| イメージ    | 1900 | 浮田和民 訳       | 教育学ニ応用シタル心理学   |
| イメージ    | 1895 | 田中治六・三石寅吉    | 実験心理学(麟氏) 上巻   |
| 心的現象全般  | 1894 | 井上円了         | 妖怪学講義 巻5 心理学部門 |
| 心的現象全般  | 1893 | 日下部三之介       | 心理学百問百答        |
| 心的現象全般  | 1888 | 三宅雪嶺(雄二郎) 訳  | 社会学            |
| 心的現象全般  | 1887 | 井上円了         | 心理摘要           |
| 心的現象全般  | 1886 | 井上円了         | 心理学:通信教授 第1    |
| イメージ    | 18   | 澤柳政太郎        | 心理學            |
| 心的現象全般  | 明治年間 | 西村茂樹 訳       | 可吉士氏心象學摘譯      |
| 「心象」の意味 | 出版年  | 著者・訳者        | 書名             |

0 門書籍において、 イ 1 ジ」の意味で使用されている例は左のようなものであり、 現在の「心像」と同様に使われている。 特に心理学の専

### 六 心象及表象 Image and idea Gebild and Vorstellung.

結合をなせるものあり、此を心象と稱す。 せらる」も各其結合より Image 精神現象は、種 なる性質を研究せざるべからずo 々複雑なる結合狀態にしてその 此等の心象は分拆すれば精神要素 (大槻快尊 『心理学』 已に言へるが如ぐ心象 内にて比較的 一九〇九より) 簡 に分拆 ts

## 六章

とは一般に過去の五官與奮の間接的結果なり。此點ならず一切復合意識狀態に必隨する必象の方面をも 五七、 心的感性の分野は吸官の現在奥奮に原ろ 心 象 (風見謙次郞訳  $\Box$ 此 點よりひふときは心象 イ づく精神生活の方面のみ え氏 包含す。 心理学』 一九一〇より) 象 (Image)

(3)宮沢賢治の用いた「心象」の意味

0 理由一、賢治自身が作品中で「心象」に「イメ 宮沢賢治の「心象」も、 右の例と同様に、 ヿ゙イ メージ」 - ヂ」の という意味と考えられ ルビを振っている例がある

3

あい心象の高清は この県道のたそがれに

しづかな磁製の感じにかはる

(「〔高原の空線はなだらに暗く〕」より)

理由二、 「心象」が用 いられているいずれの作品においても、 「像」を指している 「心的現象全般」や「心

霊」の意味ではなく、 心に映じている何らかの

あけびのつるはくもにからまり 心象のはいいろはがねから のばらのやぶや腐植の湿地 ちめんのいちめんの諂曲模様

(「春と修羅」より)

- (4) 賢治の「心象」と心理学的「イメージ」との相違
- 0 ただ、 のことであった 賢治の言う「心象」は、これらをいずれも含み、 錯視や幻覚のように、 心理学的な意味での「イメージ」の場合は、 本人の意図を離れて受動的に体験されるものは除外するが、 己の心の中に映ずるすべての「像」 通常は外界の直接的知覚像や
- 賢治はこの「心象」という概念装置のもと、 を区別せず、 いずれも「こゝろのひとつの風物」 内的表象と外的現実 (主観と客観) として同列に扱った

これらについて人や銀河や修羅や海胆は これらについて人や銀河や修羅や海胆は たぶたしかに記録されたこれらのけしきは たぶたしかに記録されたこれらのけしきで それが虚無ならば虚無自身がこのとほりで ある程度まではみんなに共通いたします ある程度まではみんなに共通いたします みんなのおのおののなかのすべてですから) これらについて人や銀河や修羅や海胆は

けだしわれわれがわれわれの感官や

そしてたゞ共通に感ずるだけであるやうに風景や人物をかんずるやうに

記録や歴史、あるひは地史といふものも

それのいろいろの論料といつしよに

(因果の時空的制約のもとに)

われわれがかんじてゐるのに過ぎません

(『春と修羅』「序」より)

ぼくたちはぼくたちのからだだって考だって天の川だって汽車だってたゞさう感じてゐるのな んだから、そらごらん、 ぼくといっしょにすこしこゝろもちをしづかにしてごらん。

(「銀河鉄道の夜」初期形三より)

- V このように ルクソンの 「主-客」未分化な賢治の「心象」は、 「イマージュ」、西田幾多郎の「純粋経験」にも通ずる フッサー ルの「純粋現象」、 べ
- 0 賢治はこのような世界観を、仏教の「唯識」、すなわち「あらゆる存在はただ心にお ばしば記している ける認識現象にすぎない」 という思想から学んだと思われ、学生時代の書簡にもし

戦争とか病気とか学校も家も山も雪もみな均しき一心の現象に御座候 殺すと云ふ事も殺す者も殺さるゝ者も皆等しく法性に御座候 その戦争に行きて人を

(宮沢政次郎あて書簡 46 より)

はないか 退学も戦死もなんだ あゝ至心に帰命し奉る妙法蓮華経 みんな自分の中の現象ではないか 世間皆是虚仮仏只真 保阪嘉内もシベリヤもみんな自分で

(保阪嘉内あて書簡 49 より)

V 末尾 という聖徳太子が遺したと伝えられる言葉に由来 の漢文は、「世間虚仮、 唯仏是真 (世間は虚仮なり、 唯仏のみ是れ 真なり)」

丸博士も保阪さんもみな私のなかに明滅する。 みんなみんな私の中に事件が起る。 (保阪嘉内あて書簡 153 より)

V 賢治は よく用いたが、 「心象」 これも唯識の の描写として、 「刹那滅」という思想に基づいていると思われる 「明滅」 あるいは 「ひかりとかげ」という表現を

- (5) 「心象スケッチ」という実践行為とその結果
- 0 ては「わたくし」の意識現象であるという世界観を選択するということは、 「自己の外部に客観的実在なるものが存在する」という常識的前提を棄却し、 -ルの「現象学的還元」にも相当する行為である フッサ すべ

きる。 れてくるのである。〔中略〕 のではなくて、「手の届く向こうに存在する」とか「現実的な」といった性格において与えら に、事物統一やあらゆる種類の実在が現出してくる。 えんのあらゆる作用を、 自然的態度を採るときわれわれは、世界がわれわれにとって現にそこに存在するようになるゆ 知覚作用や経験作用は、顕在的な定立作用であって、こうした作用のうちで、 無造作に遂行する。われわれは素朴に知覚作用や経験作用のうちで生 しかも、それらはただ単に現出してくる われわれ

緒に、その定立の中でまた定立自身の存在と不可分の形で思向されているもの、例えば経験さ 立そのものを、それがそれである絶対的存在のありさまで把握するのである。しかもそれと一 を、「われわれは括弧に入れる」。新しい研究のために、「われわれはこうした定立に参加しな 定立の方に向けられた反省作用を遂行するのである。そしてこの反省によってわれわれは、定 ° . 1 れる当のものそのもであるようなすべてのものをも、 オ的な一切の定立の遂行を、 ところが、現象学的態度を採るときわれわれは、原理的普遍性において、右のようなコギタチ 的に、こうした第二段階の作用の中で生きるのである。 定立のうちで生きることをやめ、定立を遂行するのをやめ、その代わりにわれわれは、 阻止するのである。すなわち、 把握するのである。 これまで遂行されてきたその定立 われわれは今や、 全

(フッサール『イデーンⅠ』より)

- 0 なわち賢治は、 「心象スケッチ」という創作的実践行為において、
- 1 心理的には、 を観じつつ (=一貫して現象学的還元の中で生きつつ)、 外的現実も内的表象も「みな均しき一心の現象」であるとして世界
- 2 け、降り注ぐ感覚のシャワーと、 身体的には、手帳とシャープペンシルを手に、しばしば夜を徹して野山を歩き続 中継のように記録してい ・った 湧き起こる表象や感情の嵐を、 取り混ぜて実況

- 0 proneness)」が、 賢治にとって結果的に、現実と空想の境界を攪乱し、 促進することになったのではないか 彼の「空想傾向(fantasy
- 現実と空想の区別の曖昧さは、空想傾向の重要な特徴

13) 11) 空想したことを現実にあったことと混同することがしばしばある。 自分の空想の多くは、 現実のような鮮やかさ(リアリティ)をもっている。

(空想傾向の評価尺度 CEQ-Jより)

- Ο ② は、 あったのではないか 身体を限界状況に追い込んで神秘体験を求める宗教的修行にも、 通ずる面が
- V ば十方の仏が眼前に現れて立つ姿が見えるため、 じその名号を唱えつつ如来像の周囲を何日も回り続けるが、 たとえば、比叡山延暦寺における「常行三昧」の修行では、阿弥陀如来を心に念 「仏立三昧」とも呼ばれる その最中にしばし
- 比叡の山中を歩き続ける「回峰行」の際にも、 行者は様々な神秘的体験をした
- V 識という世界観と、 インドで唯識説を主唱した「瑜伽行唯識派」においても、その名前のように、 ヨーガ等の身体的実践が、表裏一体のものとして行われた
- 0 なぜ賢治は、 わざわざこのような特殊な創作方法をとったのか?
- 賢治が神秘体験の宗教的意義を格別に重視していたことを示す、 親戚 の証

見奉らんと欲して自ら身命を惜まず、 数限りない仏達は、 を念じました。 ばまづ身命を捨ることだと思ひ、 肉眼を以て仏を拝みたいと熱意し、 間違ひないことだと信じました。 して私は人生といふものに対する考へ方が一変し、法華経の教へる娑婆即寂光土といふことは 私(注:賢治の親戚の関徳也)が二十三歳の大正十一年の秋、 私にありありとその姿を見せて下さいました。私は感激して、なほ仏を念じてゐますと、 その間約十五日、細るばかりの身を持つて仏を念じてゐたら、或日仏が降り給 私の周囲いつぱいに降り立たせ給ひ、私は深く感動しました。その時を期 身体は食物で維持するものだから、その食を断つて一心に仏 岩手山中に入つたことがあります。 時に我及び衆僧倶に霊鷲山に出づ」と云ふ聖句の通り、 法華経寿量品の 身命を惜まず、 「一心に仏を

和尚などがよく体験されたことです。その時、仏は貴方に何かをたのみませんでしたか。」と と言つたきりでした。私も何だか拍子がぬけて、 云ひました。私は「何もたのまれない。」と云ふと賢治は少し落胆した様子で後は唯「ハア」 賢治へその事を報告しますと、賢治は真剣な面持ちで大変喜ばれ、「さういふ事は昔の豪い それから人生の一切が愉快になり、丈余の積雪の岩手山を里へ下りました。 かへす言葉もありませんでしたが、 仏から何

(関登久也『宮澤賢治素描』より)

口惜しく思ひました。

か委嘱される様な本当に力のある男であればよかつたなあと、

- V 関徳也 信仰し国柱会にも一緒に入会するなど、行動の手本としていた は三歳年上 の賢治を兄のように慕い、 賢治の影響で短歌を始め法華経を
- V 賢治の「心象スケッチ」開始は大正十一年一月で、 賢治の心中にも右記と同じような神秘体験への希求があったのではな 右の逸話に少し先行するが

作品に特徴的な幻想性を生み出していった面があるのではないか 以上のようにして行う「心象スケッチ」という心理的・ 身体的実践の積み重ねが、賢治の

# Ⅱ 宮沢賢治の体験特性―「境界の薄さ」と解離体験

- (1) 共感性と催眠感受性の高さ=自我境界の薄さ
- 0 賢治は幼少期から、 た(=共感性の高さ) 他人の痛みを自分の痛みとして感じずにはおれない 傾向 があ つ

だろう」と同情した。〔中略〕 た。賢治はそれがかわいそうでならない。いいぐあいに先生の用で教員室へいくことになったの で、ろうかへ出るとあっというまにその水をゴクゴクのんでしまい、「ひどいだろう。 いたずら生徒がろうかに立たされ、 罰として水をたたえたお茶碗を持たされ たい へん 7

タとメンコを叩いているうちに、その一枚がとびはねたのをあわてて追っかけた子がある。そこ がポタポタ流れでる。賢治はむちゅうになってかけより、「いたかべ、いたかべ」といいながら、 その傷ついた血と泥の指をむちゅうで吸っていた。 へ運わるく荷馬車がきた。のばした子どもの手をグザッとわだちがひいた。アッという悲鳴。 みんなで車屋の前の道路でバッタ(メンコ)をして遊んでいたときのことである。バッタ (堀尾青史『年譜 宮澤賢治伝』より) バ

- 右のような咄嗟の反応は、 性と思われる 身に付けた道徳心というよりも、 理屈以前の生来の感
- 0 賢治は中学時代に 動き出すという体験をした(=催眠感受性の高さ) 「静座法」の指導を受けた際に、 開始 40分で全身の筋肉が勝手に

日実見候やうの静座を小生が今度の冬休み迄になし得るやうになり候はゞ必ずや皆様を益する 候はゞ下手くさく体操などをするよりよっぽどの親孝行と存じ申し候 一円二円のことにてはこれなしと存じ候 て大に横やりを入れ申し候へどもいかにも真理なるやう存じ申し候。(御笑ひ下さるな)もし今 極妙は仏教の最後の目的とも一致するものなりと説かれ小生も聞き囓り読みかじりの仏教を以 木氏は島津(ママ)大等師あたりとも交際致しずいぶん確実なる人物にて候。静座と称するもの、 又今夜佐々木電眼氏をとひ明日より一円を出して静座法指導の約束を得て帰り申し候 小生の筋骨もし鉄よりも堅く疾病もなく煩悶もなく

(宮沢政次郎あて書簡6より)

まづは御報知まで 動的活動を来し今後二ヶ月もたゝば充分卒業冬休みに御指導申す決して難事ならずと存じ候 昨日の手紙の通り本日電眼氏の指導の下に静座仕り候ところ四十分にて全身の筋肉の自 草々 敬具 (宮沢政次郎あて書簡 7

ない精力的な一種の催眠術師であったと私は思っている。 いた人で、島地氏や色々の人々とも昵懇であったようである。 静座法の佐々木電眼という人は中学校寄宿舎附近に住居し て、 眼光炯々とした、 独特の方法で静座法を教えて あまり背の高く

出すのである。 た。そして冬休みにこの人を連れて家に帰ったが、父や姉にも静座法をすすめたことを私は思い 賢治は前の手紙とこの葉書にも書いたようにこの佐々木氏の指導で静座法を何ヵ月か習っ

らめて、 流して懸命に努力したのであったが、 電眼の暗示に誘導されて、姉のとしは見るまに催眠状態になったが、父は電眼が長い時間汗を 雑煮餅を十数杯平らげて、 山猫博士のように退散したのであった。 いつまで経っても平気で笑っていたので、 遂に電眼はあき

(宮沢清六「十一月三日の手紙」より)

- V 定される(最盛期には、東京の百数十か所で「静座会」が開かれていた) この 明治末~大正初期に全国的に流行した「岡田式静座法」と推
- 実際に当時、 「岡田式静座法」を行うと身体が動揺し始める人々が多かっ た

#### ▲動揺の種々

る。手の運動にも、その通りで、縦に振るものもあれば、横に振るものもあるが、 様々に變更する人もある。忽ち静かに、忽ち騒がしく、いまは石地蔵の如く、次には夜叉の如く、 かす人もあれば、腰を動かす人もある。頭の運動にも、或は前後に或は左右に、種々の運動があ 千態萬状の動揺を演ずるは、是れ實に静坐會の實況である。 て唸る人もある。其れも三十分なり一時間の間、 もあれば、ピョンピョンと飛び廻る人もある。懸け聲を懸けて叫ぶ人もあれば、又妙な聲を出し の兩の手で、下腹をポンポンと打つのが、最も普通の形である。或は端座の儘で、にじり廻る人 此の身體の動揺には、色々種類がある。手を動かす人もあれば、頭を動かす人もある。肩を動 同じ運動を反復する人もあれば、運動を種々 握り合せた儘

(岸本能武太『岡田式静坐三年』より)

- この身体の動揺は医学的には、 考えられ、 自動書記などと同様の自己催眠現象である 「心理自動症  $(psychomotor automatism) \bot$
- V 通常は、 「岡田式静座法」を始めてからどの程度の時間で、 身体の動揺が出現す

は、二三日にして起つた人もあれば、 心配する必要もない。 居るものもある。 あつても、未だ堂に入つて居ないものもあれば、三年五年經つても動揺しなくても妙境に達して だ静坐の堂奥に入つて居ないのかといふと、必ずしも然うではない。二三日にして動揺の現象が る。故を以て早く動揺の起つた人は早く堂奥に入り、數年後の今日も未だ動揺の起らない に、動揺が起つても、 現に親しく岡田氏の指導を受けて、 元來、身體の動揺は静坐の目的ではない。静坐中人によつて自然的に伴生する現象である。 喜嬉するにも當らなければ、又た動揺が起らないからといつて、必ずしも 動揺の起る起らぬは全然意に介しないが可い。 既に三年餘も熱心に行つて居ても些しも起らない 熱心に静坐を行つて居る人々の中にも、 人は未 人もあ

(荒井倉三郎『實験 岡田式静坐法』より)

- すなわち、「二三日にして起つた」から「三年餘も起らない」までの幅 初日に「四十分」で起こった賢治は、相当に早い方だと思われる がある
- V つまり、 れる 賢治の催眠感受性は、 一般人より相当に高かったのではないかと推測さ
- 0 を受けて、 「共感性が高い」ことと「催眠感受性が高い」ことは、 自我が容易に反応してしまう」ということにおいて共通してい いずれも「他者から
- ここで、「自我境界」という説明概念を用いれば、右の特徴は「自我境界が薄い と表現することができる
- 0 解離傾向は催眠感受性とよく相関することがわかっており、 った可能性がある 賢治の解離傾向も高か

- たもので、自我と、それ以外の部分(=非自我)との「境界」を指す を確立したフェダーン(Federn, Paul)が、その理論の中心概念の一つとして提唱し 「自我境界 (ego boundary)」とは、フロイトの最古参の弟子の一人で、自我心理学
- 「非自我」は、 外界(外的現実)と、内界(無意識)から成る
- 象学の影響も受けつつ、 フロイトが自我の「機能」を重視したのに対して、フェダーンはフッサー らえたのが特徴である 自我というものを「主観的体験 (Erlebnis)」としてと の現

的要素や複合体から、明確に区別する。統一性の感覚が存在するから、その統一体の境界あるい 者が、この語は硬直した線や帯のような、あるいは溝のような、一つの領域の輪郭を指している この感覚こそが、ある生の瞬間において自我に所属する全てを、自我に含まれない他の全ての心 が、この事実を表現するために、「境界」または「外縁」という語を用いる必要があるのである。 するものである。自我は、その内容の統一性の感覚が及ぶ限り広がっていると、現に感覚される 状あるいは線状の明確な区分があるということを言おうとしているのではない。そのような区 呼んだ方がよいという彼の示唆は傾聴に値するが、いずれにせよこれらの語は、自我の周囲に帯 は心的過程に対する静的な理解にとらわれすぎている。「自我境界」の代わりに「自我外縁」と は際限もまた、 分は、流入しあるいは分離する諸要素による、変化する統一体としての自我そのもの性質に、反 ように感じられるということで、この概念は受け入れがたいと述べた。私からすると、この論者 「自我境界」という語についてよく言われる意見について、ここで論じておく。 存在するのである。これは、単なる現象学的な事実認定にすぎない。 ある高名な論

- (P・フェダーン『自我心理学と精神病』より)
- 0 との間の境界を「内的自我境界」と呼んだ フェダーンは、 外界と自我との間の境界を「外的自我境界」、 内界(無意識)と自我
- 外的自我境界を通して自我にもたらされる対象には、自我境界において「現実感」 の感覚が付与され、「外的現実」として体験される
- フェダーンは、この際に自我境界は、 ていると考えた 一種の末梢感覚器官のような機能も果たし
- 健康な状態では、無意識(イド)にある対象は直接に内的自我境界を通して自我 付与されて自我化(egotization)される に到達することはなく、前意識を経由し、 内的自我境界において「自我感情」が
- 0 健康な自我境界は、動的で柔軟性に富み、 拡大や収縮をする
- V を維持している様子と似ている(個人的には「自我膜」と呼びたい) ら見るとこのような自我境界の動態は、「細胞膜」が一個の細胞の独立した統一 フェダーンの時代には、まだ細胞生理学は十分に発展していなかったが、 性を保ちつつ、外部との間で、 物質・エネルギー・情報を動的に交換しながら己
- 0 ェダーンはいくつかの精神症状を、自我境界の病的な変化として説明した
- V 界を通して流入する対象に付与される現実感が、 現実感消失症においては、自我境界へのリビドー備給が減少するために、 低下するのだと考えた
- V 離人症においては、やはり自我境界へのリビドー備給が減少するために、 自我感情が付随している表象が、それを失うと考えた 通常は

- V さらに極端に自我境界への備給が減少すると、 かなくなり、 幻覚や妄想が体験されるのだと考えた 内的表象と外的現実の区別が付
- フ ェダーン自身は、 の様子を、 演者なりに図示してみたものである 自らの理論を図示することはなかったが、 左図はその 「自我境

Ο

- V 識・無意識) に接してい 自我は、自我境界を隔 てて、外界と内界(前意
- $\mathbf{V}$ て、 は内的自我境界を通し 界を通して、 外界からは外的自我境 様々な情報が自我 内界から

=外的自我境界 ■内的自我境界

【図1】自我境界の模式図

外界

る

前意識

自我

無意識

に流入する

自我境界の変容としての解離

(3)0

- V 解離症状の一種として理解されており、また幻覚も、解離症状として出現しうる の減少」によって説明したが、 フェダーンは、 すなわち、解離という現象は、自我境界の状態と何らかの関係があるのではな 離人症、 現実感消失症、 このうち離人症と現実感消失症は、 幻覚等を、「自我境界におけるリビド 現在は いずれも 61
- 0 演者は、 か? 右記の症状にかぎらず、全ての解離症状は、 「自我境界の変容」 と € √ うモデ

10

1 解離性健忘

ルによって説明できると考えている

- 解離性健忘においては、 きなくなる 特定の記憶(しばしば外傷記憶)が、 意識的に想起で
- れるが 意識との間の壁は 外縁をなしているわ 解離され想起できな の到達可能な範囲 くなっている記憶と 「健忘障壁」と呼ば これは自我 0

【図2】解離性健忘

健忘記憶 自我 前意識 無意識

ンの言う自我境界と同等である

けであるから、

フェ

#### 2 解離性同一症

- 解離性同一症 <u>万</u> に別個の自我意識を持ち、別様の行動をとる (多重人格性障害) においては、 人の 中 に複数 0 人格 が出現
- 各人格を隔てる壁はやはり「健忘障壁」と呼ばれ、 の人格の行動や意識内容を知らない 通常は各人格はお互い に他

- あるから、自我境界も多数存 ここでは、 フェダー ンの言う 「自我の統一性」が多数出現しているわけで
- のような状態が想定される 在していることになり、下図
- ので、 の声」として聞く場合もある を「内部からの声」として聞 く場合もあれば、 つの人格は、他の人格の声 人格間を隔てる障壁 「外界から

【図3】解離性同一症

前意識

無意識

われる 内的自我境界的である場合と外的自我境界的である場合があるの かと思

#### 3 現実感消失症

現実感消失症にお して隔てられて いるように感じたり、 ₹ 1 ては、 知覚される外界の存在が現実感を失っ スク IJ ン上の映画のように平 て、 -板に感 膜を通

じられたりする

- 減少するために、 するのだと考えた フェダー ンは、 現実感消失症においては、 自我境界を通し て流入する対象に付与される現実感が低下 外的自我境界への リリビド ー備給が
- 表し 気を失って 入する刺 図では、 て 厚く変化して透過性が 戟が減弱 外界から自我に流 外的自我境界が るものとして して、

外界 自我 前意識

外的自我境界 内的自我境界

【図4】現実感消失症

無意識

離人症では、 よそよそしく感じられる 自己の思考や感情などの体験が、 生き生きとした実感を失って 4

を失っ してい 下図では、 硬く変化し透過性が低 て 内界から自我に流入 εý るも 内的自我境界が して、 の て表 生気

【図5】離人症



外的自我境界

内的自我境界

対象への自我感情の付与が不足するのだと考えていた

他の 解離体験につ いては、 次節において賢治の作品に即して自我境界と関連づける

0

するために、

ビド

備給が減少

エダ

は、

内的自我境

## (4)宮沢賢治の作品に描かれた種々の解離体験

- 0 賢治が作品に描いている幻想的な体験の性質については、これまで種々の病跡学的 どれもその体験内容をうまく説明するものではなかった 研究が行われ、 「直観像説」「躁うつ病説」「カリスマ症候群説」などが出されたが、
- 0 柴山雅俊は、著書『解離性障害』において、これらの体験は、「表象幻視」「離 「気配過敏」「体外離脱体験」等の解離現象として理解できることを示した
- V 多種多様な幻想的体験が、 解離という機制によって包括的に説明できる
- V それらが恣意的な創作でなく賢治の実体験であったことが示唆される また、口語詩に記された幻想的体験は、ほとんどが解離現象に該当することか ら
- 0 賢治の記した解離体験を、 自我境界の変容として図示し理解を試みる
- 気配過敏・被注察感

ブリキ缶がはらだゝしげにわれをにらむ、 つめたき冬の夕方のこと。

> (歌稿  $\bigcirc$ 59

西ぞらの黄金の一つめうらめしくわれをながめてつと沈むなり。

(歌稿  $\bigcirc$ 

うしろよりにらむものありうしろよりわれらをにらむ青きものあり

(歌稿 В 79

だ。この草はな、 それはいい がさ沼森めなぜ一体坊主なんぞになったのだ。 この草はな、 こぬかぐさ。 風に吹かれて穂を出して烟って実に憐れに見えるぢ えいぞっとする

気味の悪い

やつ

なぜさうこっちをにらむのだ、 う しろから。

何も悪いことしない

ぢゃない か。 まだにらむのか、 勝手に しろ。

-図では 外的自我境界 が

らの注察や敵意として感じ この過剰な刺戟が、 稀薄化し に流入して、自我を脅か いる様子を表している 外界からの刺戟が過度 て透過性が高ま 他者か

【図 6】 気配過敏·被注察感

れる られ ることがあると考えら

外界

前意識 無意識

外的自我境界

内的自我境界

近接化

2

対象性をもつものがすべて自分を圧倒するものとして迫ってくるため、 を強く感じる。周囲の物が自分に向かって圧迫してくるとか、壁が自分に迫って来て部屋が小さ くなったと感じることもある。 (記憶表象を含む)、 近接化とは普段注意をあまり向けることのない意識の周辺に位置している外界の知覚、 体感などが過剰なイメージや実感を伴って主体に迫ってくる体験である。 不安、 恐怖、緊張、困惑

柴山雅俊 『解離の構造』より)

次の作品では、 えられる 岩頸が不意に賢治の方に肉迫して「近接化」を呈していると考

12

(「沼森」

より)

毒ヶ森 南昌山の一つらは ふとおどりたちてわがぬかに来る。  $\bigcirc$ 165

#### 3 離人症

うす白く ぼんやりと脳もからだも

(歌稿 В

165

消え行くことの近くあるらし。

われはなし。 われはなし。 われはなし。 われはなし。 われはなし。すべてはわれにして、 われと

云はる」ものにしてわれにはあらず総ておのおのなり。 くるものは名づけよ。 いな。たしかにわれは手足をもてり。さまざまの速なる現象去来す。この舞台をわれと名づ 名づけられたるが故にはじめの様は異ならず。 われはあきらかなる手足を有てるごと

保阪嘉内あて書簡 154 より)

ここで賢治は、 しそうな感覚を覚えており、 自分の脳や身体や手足が存在するという実感をもてず、 図示すると先の 【図5】のようになる 消滅

#### 4 体外離脱体験

憤懣はいま疾にかはり 水素よりも軽いので しかも 河谷のそらに横はる わたくしはたよりなく騰って

雨に生れることのできないのは ひかってはてなく青く

何といふいらだゝしさだ

体験」をしている ここで賢治は、 浮揚して空に昇り、 雲のように漂うという、 種の 「体外離脱

(「囈語」)

「たよりなく」

ように思える

自我

「水素よりも軽

【図7】体外離脱体験

無意識

もしれない

らは、離人症も伴っ

ているか

い」という描写か

次の作品は、 体外に流出するという体験を描い 作者の自我の一部 (思 てい . る (自我の部分的な「体外流出

体験」)

考)が、

溶け込んでゐるのだよをけ込んでゐるのだよ。 は、ごらん

いっさなきのもでいる

こゝいらはふきの花でいつぱい

だ

(「林と思想」)

⑤ 部分憑依

黒板は赤き傷受け雲垂れてうすくらき日をすすり泣くなり。

(歌稿 [B] 165)

黒板の 治は黒板に感情移入をするあまり渾然一体となって、 「赤き傷」とは、 教師が赤チョー クで強く引 11 た線を指すが、 傷を受けてすすり泣く ここで賢

佐藤通雅は、ここで賢治は短歌が本来持つべき「一人称詩」としての属性を逸 主体は黒板なのか作者賢治なのか、 区別が難しい状態になっている

脱して、特異な領域に踏み込んでいると考え、このような賢治短歌の特徴を、

〈超一人称〉と呼んでいる

・ ここでは、下図のよ は黒板の方に膨張し て、部分的に黒板と でもあり黒板でもあ でもあり黒板でもあ でもあり黒板でもあ

【図8】部分憑依

図 8]

れてい 歌で作者は部分的に黒板に主体の座を明け渡し、 ら、ここではこれを「部分憑依」と呼んでおく 一般に、主体が別の対象に取って替わられる現象を「憑依」と呼ぶが、この短 る(あるいは賢治によって黒板が憑依されている) 黒板によって賢治が憑依さ とも言えることか

## ⑥ 解離性幻聴

賢治が 「心象スケッチ」に出かけて体験した幻聴に関する、 同僚教師 の証 言

静かに歩いていく姿が思い出される。 トに入れて出て行く。 宮沢さんは学校の農業実習が終ると、 実習の疲れも忘れ、きのうは田圃のほとり、 どこに行くというあてもなく気のむくまま、 実習服のままの姿で、 今日は野原というように思索の頭を下げながら いつもの心象スケッチ集をポケッ 足のすすむままに歩い てい

とをスケッチして来ましたかと聞くと次のようなことを話された。 ねると、きょうは学校から程近い北万丁目付近の田圃を歩いて来ましたという。 そして夕刻に学校に帰って来る。私はこのようなとき、いつもどこに行って来ましたかとたず 今日はどんなこ

かと問うた。宮沢さんはそれはできます、と答えた。この問題についてしばらく論じ合ったこと ときの目じるしに置いたものに相違ない。また石の代りに松や杉を植えてある場所もある。こう の理由はわからない、何んの理由なしに自然に石塊一つだけある筈はない。これには何かの目じ いると、次第に凄じい声に変ってきました。それは食物の争奪の叫びごえであったと語った。 から微かな呻き声が聞えてくるのです。この声は仏教でいう餓鬼の声である。なお耳を澄まして いうことを考えながらこの石塊の前に立って経を読み、跪座して瞑想にふけると、その石塊の下 るしに置かれたに相違ないと考えた。その昔、この辺一帯が野原であったころ人畜類を埋葬した のような石が一つだけ置かれてあるかと疑い、この石には何んの文字も刻まれていないからそ 宮沢さんに「ガキ」の世界というものは私どもの感覚によって、とらえられる世界であります あった。 田圃の畦道の一隅に大きな石塊が置かれてあるので不思議に思いました。 宮沢さんは高僧伝の中から餓鬼に関しての実話を引証して話された。 畦の一隅に何故こ

(白藤慈秀『こぼれ話宮沢賢治』より)

賢治の口 に表記されているのが特徴である 多くの場合に各々の主体は種々の「括弧」や「字下げ」を用い 語詩には、幻聴をはじめさまざまな水準の主体の 「語り」 て、 が登場する 立体的

左の例では、《二重括弧》 声が聞こえた後、最後に 「如来」の啓示が現れる の部分が幻聴と考えられ、 賢治を揶揄する 「魔」 の

巻積雲にはいるとき…… 大てい月がこんなやうな暁ちかく

《おいおい、 あの顔いろは少し青かつたよ》

おれのいもうとの死顔が

だまつてゐろ

きさまにどう斯う云はれるか まつ青だらうが黒からうが

(中略)

《もひとつきかせてあげやう

じつさいね

あのときの眼は白かつたよ

すぐ瞑りかねてゐたよ》

まだいつてゐるのか

もうぢきよるはあけるのに

すべてあるがごとくにあり

かょやくごとくにかがやくもの

おまへの武器やあらゆるものは

おまへにくらくおそろしく

まことはたのしくあかるいのだ

《みんなむかしからのきやうだいなのだから

けつしてひとりをいのつてはいけない》

あいつがなくなつてからあとのよるひる わたくしはけつしてさうしませんでした

わたくしはただの一どたりと

あいつだけがいいとこに行けばいいと

さうい のりはしなかつたとおもひます

(「青森挽歌」 より

- 覚に えたが、 の退縮」 モデルを考えてみる 生機序として フ エ 関して下図のような ダ ということを考 今回は解離性幻 ンは、 「自我境界 幻覚の発
- ここでは、 (二重線) が外界のみな 外的自我境界

7

解離性幻視

として自我に体験されるため、

これが「幻覚」になるのである

自我感情を伴わず「外的現実」

外的自我境界を通って自我に到達する対象は、

前意識から内的自我境界を通って自我に到達する対象は、

自我感情を付与さ

らず無意識の内部にも回り込んで接している

れて通常どおり自己の内界の「表象」として体験されるが、無意識から直接に

- 【図9】解離性幻覚

無意識

=外的自我境界 ■内的自我境界

▼知覚 自我 前意識

外界

それはみんながわるいのだ。 みんながこれを感じない それは向ふがまちがひだ 透明なたましひの一列が

小岩井農場の日光の中を

決して幻想ではないぞ。

体これは幻想なのか。

誰かがこれを感じない

どうしてそれを反証する。 これがどうして偽だらう。 調子をそろへてあるくこと 緑金寂静のほのほをたもち

ちらちら瓔珞もゆれてゐるし みんなすあしのこどもらだ

めいめい遠くのうたのひとくさり

これらはあるひは天の鼓手、

緊那羅のこどもら

(「小岩井農場」

印刷形態より)

16

またほのぼのとかょやいてわらふ

ひかり

かすれ

またうたふやうに小さな胸を張り

すきとほるものが一列わたくしのあとからくる

幻想ではないぞ」「誰かがこれを感じない 「すあしのこどもら」の姿が自分に見えることについて、

自らの幻覚を正当化しようとしているように見えるが、 の後の推敲によって削られる

/それは向ふがまちがひだ」として、

下書稿では「決して

(「小岩井農場」下書稿より)

- 賢治は、この「天の童子」たちと何度か出会っていたようで、賢治にとって彼 らは一種の Imaginary Companion と言うべき存在だったのかと思われる
- 作品終盤では再び姿を見て、「ユリア、 よ」と呼びかけ、 「きみたちとけふあふことができた」ことに感謝してい ペムペル、わたくしの遠いともだち る

## 8) 世界今一本険

じつにわたくしは水や風やそれらの核の一部分で悪が風と水と虚空と光と核の塵とでなりたつときに雲が風と水と虚空と光と核の塵とでなりたつときにっかいにづかによくらみ沈む天末線

(「種山ヶ原」下書稿(一)より)

成するやはり同じ物質が溶け合った結果、 ここでは、 がわたくし」として、 種 山ヶ原の自然を構成する風、 すなわち世界全体が自己と合一して体験されている 彼にとっては「水や光や風ぜんた 虚空、 光 核の塵と、賢治を構

じぶんだと感ずるときはたのしいことではありませんか。 もし風や光のなかに自分を忘れ世界がじぶんの庭になり、 あるひは惚として銀河系をひとりの

(宮沢清六あて書簡 212より)

地として、 このように、 体と溶け合うと 様々な形で記録されてきた \_ 種の いう体験は、 神秘的恍惚状態におい 古今東西において主に宗教的な法悦・脱自の て、 自己自身と世界全体が渾然 境

実にはっきりとした状態、この上なく確実な状態で、まったく言語を絶しているのです。―そこ 突然、まるで個性意識の力がなくなってしまったかのように、個性そのものが溶け去って、果て それは私が自分の名前をひとりでひそかに繰り返して言っていると襲ってきましたが、 のを恥ずかしく思います。でうから、 も、死滅ではなくて、唯一真実な生命であるように思えました。私は弱々しい描写しかできない では死もほとんど笑うべき不可能事でありました-しのない存在のなかへ消え去っていくのでした。そしてこれが決して混乱した状態ではなくて、 その状態は言語に絶すると申したのです。 人格の喪失(もうしそうだったとしても)

(W・ジェイムズ『宗教的経験の諸相』より)

- 神と人が一体化する「神人合一」や、 古代インドの 「梵我一如」も同様
- ぶ)にあるのだと、異論を述べた が共有する右記のような無窮の主観的体験(これをロランは「大洋感情」と呼 ロマン・ロランは、フロイトから著書『ある錯覚の未来』を贈られた礼状にお いて、その理論に全体として賛同しながらも、宗教的感情の源泉は、多くの人
- これに対してフロイトは、 に次のように応答した 次著『文化の中の居心地の悪さ』におい て、 ロラン

はない。 もの、 かか を持つと述べている。 教に関するあなたの判断には全面的に納得するが、 けっして去ることのない特別な感情であり、自分の知る範囲でも、他の多くの人々が同様の感情 私が彼〔引用者注 していらっしゃらないのは残念だ、とする返信を寄こした。 これは、自分が「永遠性」の感覚と名づけたい感情であり、何か無窮のもの心広大無辺の いわば「大洋的」という感情なのだ。この感情は純粋に主観的な事実であり、教義などで :ロマン・ロラン〕に、宗教は錯覚だと論じだ小著を送ったところ、 おそらく幾百万の人々にその感情があると決めてかかってよいのではな あなたが宗教性の本来の源泉を適切に評価 いわく、 この源泉は、自分の思いを 彼は、

自我はすべてを含んでいるのだが、後に外界を自分から排出する。つまり、われわれの今日の自 情とは、一種の割符のように対をなして並び立つことだろう。また、こうした自我感情にふさわ 我感情とは、かつての自我と環境とが密接に繋がっていたのに対応して、今よりも遙かに包括的 このようにして自我は、自分を外界から引き離すわけである。もっと正確に言うなら、もともと あるいは万物との一体感といった表象内容であろう。 いると想定してよいなら、この自我感情は、もっと細く鋭い境界線で区切られた成熟期の自我感 こうした本源的な自我感情が多くの人の心の生活において―規模の大小はあれ であった感情、のみならず一切を包括していた感情が萎えしぼんだあとの残余にすぎない。仮に しい表象内容といえば、まさに私の友人が「大洋」感情を説明するのに用いたのと同じ、 〔中略:この感情について考察するため、 人間の乳児期からの自我の発達過程を述べた後に〕 ―なお存続して

(S・フロイト『文化の中の居心地悪さ』より)

- すなわち、 世界全体と一致することになる 切を包括していた」状態に戻るのであるから、 この「大洋感情」あるいは「世界合 一体験」においては、 自我境界は際限なく拡張して 自我が「
- この体験の図示を試みたのがこの頁全体で、 世界全体を包むほどに拡大しようとしている 自我境界は稀薄化するとともに
- 0 以上見たように、宮沢賢治は多彩な解離的体験をしていたと思 で、伸縮自在に変転していた結果と考えることもできる われるが、それは見方を変えれば • 彼の自我境界が非常に柔軟

【図 10】世界合-

無意識

ハルトマン (Hartmann, Ernest) は「心的境界 (boundaries in the

(5)

ルトマンの「心的境界」

0

mind)」という概念を提唱し、フェダーンの言う自我境界に概ね重なる「知覚の境 性の境界」等を含めた多様な境界を総合的に扱い、これらの境界が薄いか 界」や「意識と無意識の境界」のみならず、「思考と感情の境界」「覚醒と睡眠/(あ という特性は、 るいは夢) の境界」「記憶の境界」「身体や個人空間の境界」「対人境界」「自己同一 パーソナリティの新たな次元として有用であると主張して /厚い か

- 0 これは非常に多角的で適用範囲が広い概念である一方、かなり曖昧さも感じられ 「境界尺度(Boudaries Questionnare」を作成して、 ハルトマンは各種境界の程度を総合的に測定するために、一四六項目から成る 多数の被験者に施行した る
- 0 体に境界が薄い人を thin boundaries、 各境界の薄い /厚いという程度はかなり相関しており、 厚い人を thick boundaries と呼んでいる ルトマンは全

10

- V 以下 八六六名に対する境界尺度の施行結果から抽出された因子の例
- 現実と区別できないほど鮮明である、 「一次過程思考」:よく放心状態になる、自己同一性が変動する、 共感覚体験がある等、 「薄い境界」と関 イメージが
- を楽しむ等、 「子供との同一視」:自分を子供のように感じ、 「薄い境界」と関連する項目 子供を好み、
- を見る、 「霊感者/透視者」:透視能力や人の心を見抜く力があるという信念、 鮮明な記憶やイメージを体験する等、 「薄い境界」と関連する項目
- を開示する等、 「信頼を持った開放性」:世界に対する開放性、 「薄い境界」と関連する項目 他者を信頼する、 個人的経験
- 0 またハルトマンは、「境界の薄さ」は、共感性の高さや催眠感受性の高さ、 術性・ 創造性とも関連すると述べている さらに芸

# これらを見ると、宮沢賢治という人は、「 境界の薄い人 」 の典型だったように思われる

## (6) 賢治の対人境界と「〈みちづれ〉希求」の行方

- 若い頃の宮沢賢治は、人生や宗教上の同伴者を強く求め、ジョバンニのように特定 人と「どこまでもどこまでも一緒に行かう」と願う傾向が顕著であった
- そのような対象の例として、高等農林学校からの親友保阪嘉内、 同僚の堀籠文之進が挙げられる 妹トシ、 農学校
- 思いは一九二二年の「小岩井農場」下書稿に縷々綴られた後、 しかし、保阪とは一九二一年に別れ、妹トシは一九二二年に夭折し、堀籠への のようにして諦めた 一九二三年に次

時を過ぎる。汽車もなく、 同僚堀籠文之進と一関へハイキング。途中一切英会話。 飲み屋で休み、 月夜を幸い帰る。 関で上演中の歌舞伎を見物し、 10

れませんか」といい堀籠の背中を打った。 わたくしとしてはどうにも耐えられない。では私もあきらめるから、 途中、たまたま信仰の話に及んだとき、「どうしてもあなたは私と一緒に歩んで行けませんか。 あなたの身体を打たしてく

「ああこれでわたくしの気持ちがおさまりました。痛かったでしょう。許してください」とい 平泉駅につき待合室のベンチで休み、 夜明けとともに下り列車に乗り、 (『新校本宮澤賢治全集』第十六巻年譜篇より)

- V 演者はこのような賢治独特の感情を、「無声慟哭」の ひとりのみちづれ」という言葉に倣い、「〈みちづれ〉希求」と呼んでいる 「信仰を一つにするたつた
- 0 賢治の「〈みちづれ〉希求」は、右の例のようにかなり一途で一方的なものだったた だったとか言われることもある 後世になると保阪や堀籠への感情は同性愛だったとか、 妹への感情は近親性愛
- 三人に関しては、 さに伴って、相手との一体性を過剰に求めてしまう感情であり、 しかし演者としては、これは賢治の 性愛的なものとは言えないと考える 「対人境界の薄さ」=主観的な対人距離の近 少なくとも右の

「あなたですか、 さっきから霧の中やらでお歌ひになった方は。」

のですから。」 「さうです、ありがたう、私です、又あなたです。なぜなら私といふものも又あなたの中にある 「え」、私です。 又あなたです。 なぜなら私といふものも又あなたが感じてゐるのですから。」

(「マグノリアの木」より)

0 は、「個人」に対する執着が自分の誤りであったと考え、代わりに「万象」を づれ〉として、 〈みちづれ〉として求めたこの三人への思いはかなわず、 「至上福しにいたらうとする」道を目ざす 深い孤独感を抱いた賢治 へみち

この不可思議な大きな心象宙宇のなかで

もしも正しいねがひに燃えて

じぶんとひとと万象といつしよに

至上福しにいたらうとする

それをある宗教情操とするならば

そのねがひから砕けまたは疲れ

じぶんとそれからたつたもひとつのたましひ

完全そして永久にどこまでもいつしよに行かうとする

この変態を恋愛といふ

そしてどこまでもその方向では

決して求め得られないその恋愛の本質的な部分を

むりにもごまかし求め得やうとする

傾向を性慾といふ

(「小岩井農應」より

0 希求も、 「農民芸術概論綱要」に記された、 このような認識の延長にあるものと思われる 「われら」および世界・ 銀河・宇宙との 体化 0

世界がぜんたい幸福にならないうちは個人の幸福はあり得ない

自我の意識は個人から集団社会宇宙と次第に進化する

新たな時代は世界が一の意識になり生物となる方向にある

正しく強く生きるとは銀河系を自らの中に意識してこれに応じて行くことである

まづもろともにかがやく宇宙の微塵となりて無方の空にちらばらう

われらに要るものは銀河を包む透明な意志 巨きな力と熱である

(「農民芸術概論綱要」より)

0 うな「われら」となるはずであった そしてまた人々も、「個人から集団社会宇宙と次第に進化」して、全てを包摂するよ 賢治にとっては、 自分自身が銀河や宇宙と一体化し溶け合うのは自明の感覚であり、

ただ、実際に農村に飛び込んでみると、若者や農民とともに、 「われら」と呼べる一体性を築くのは容易ではなかった 右のような意味で

0 その苦難の体験が、 与えるのであるが、 若い頃の幻想性とはまた異なった深さを、 それは本日の演題とはまた別の話である 彼の後半生の作品に

考えられる(先天的要因) 間の境界も薄く、さらに自我境界の薄さから解離的な幻想体験もしばしば経験していたと に伴って共感性や空想傾向も高く、また童話に表れているように人間/動植物/無生物の 以上見たように、宮沢賢治という人は、生来の素質として「境界の薄い人」であり、これ

的に)増幅され、その作品に独特の幻想性を与えたのだろうと思われる(後天的要因) **このような特質が、Iで述べた「心象スケッチ」という方法の実践によって(なかば意識** 

## 【心理学·精神医学関連参照文献】

柴山雅俊:『解離性障害―「うしろに誰かいる」の精神病理』ちくま新書、二〇〇四

柴山雅俊:『解離の構造 私の変容と〈むすび〉の治療論』岩崎学術出版社、二〇一〇

岡田斉、松岡和生、 語版(CEQ-J)の作成」(『人間科学研究』第 26 号、 轟知佳:「質問紙による空想傾向の測定(Creative Experience Questionnare 日本 1100四)

Federn P: "Ego Psychology and the Psychoses" Imago Publishing Co Ltd, 1953

フロイト・S:『文化の中の居心地悪さ』(嶺秀樹 高田珠樹訳『フロイト全集第 20

巻』岩波書店、

Hartmann, E: "Boundaries in the Mind: A New Psychology of Personality" Basic Books, 1991

児玉恵美:「日本版境界尺度(JBQ)の作成および精神病理・創造性との関連の検討」(『応用障害心理 学研究』第12号、